
1 
 

Als das Leben seine Unschuld verlor 
Stephan Krall  

Warum es Leben auf der Erde und vermutlich überall im Universum gibt, ist ein unerklärli-
ches Phänomen. Darüber, wie es entstanden ist, gibt es zahlreiche Hypothesen. Aber hat 
Leben irgendeinen Sinn und vielleicht ein Ziel und ist die Verklärung der belebten Natur, wie 
sie vielfach bei der Diskussion über Biodiversität geschieht, gerechtfertigt? 

Die Erde entstand vor 4,6 Milliarden Jahren und war zu der Zeit in vielerlei Hinsicht noch sehr un-
freundlich für Lebewesen jeglicher Art. Aber bereits 600 bis 800 Millionen Jahre später gab es ers-
tes einzelliges Leben in Form von Bakterien und Archaeen, die noch keinen echten Zellkern besa-
ßen (Prokaryoten), aber bereits genetisches Material (DNS, RNS) hatten. Sie vermehrten sich 
durch Teilung und nahmen zur Energiegewinnung, zum Wachstum und zur Vermehrung Stoffe aus 
ihrer Umgebung auf. Damals geschah das ausschließlich im Meer, heute sind Bakterien und Ar-
chaeen weltweit im Süß- und Salzwasser wie auch an Land zu finden. Sauerstoff gab es zu Beginn 
des Lebens noch nicht. 

Rund eine Milliarde Jahre später entwickelten Bakterien einen neuen Stoffwechselweg, der das 
Licht der Sonne als Energiequelle nutzte und mit Hilfe von Wasser (H2O) und Kohlendioxid (CO2) 
Kohlehydrate aufbaute, sie werden als Cyanobakterien bezeichnet. Die Fotosynthese war ent-
standen und bildete einen sehr effizienten Prozess der Energiegewinnung mit Hilfe von Chloro-
phyll und anderen fotosynthetisch aktiven Substanzen. Das Abfallprodukt dieses Prozesses war 
Sauerstoff, der sich langsam in der Atmosphäre und auch in den Meeren anreicherte. Ein hoch 
toxisches Gas, das für viele anaerobe, nicht sauerstoffatmende Bakterien und Archaeen tödlich 
war, die bis dahin ihre Energie überwiegend durch Oxidation von Schwefelverbindungen gewon-
nen hatten und Gärung betrieben.  Als sich evolutiv die Sauerstoffatmung entwickelte, war das 
eine wesentlich effizientere Art der Energiegewinnung durch Oxidation. 

Eine weitere Milliarde Jahre später entstanden Einzeller mit einem echten Zellkern, die Eukaryo-
ten. Nach heutigem Stand der Forschung hatte eine Archaee ein Bakterium bzw. ein Cyanobakte-
rium aufgenommen und nicht verdaut. Dieser als Endosymbiose bezeichnete Prozess führte zu 
Einzellern mit echtem Zellkern. Die Eukaryoten praktizierten nun mit Hilfe der von den Bakterien 
stammenden Mitochondrien sehr effizient ihre Energie durch Sauerstoffoxydation. Die Archaeen, 
die ein Cyanobakterium aufgenommen hatten, betrieben mit Hilfe der Chloroplasten Fotosyn-
these und bezogen den größten Teil ihre Energie von der Sonne, besaßen aber auch Mitochond-
rien. Das ist vor allem für die viel später entstandenen komplexeren Pflanzen wichtig, da manche 
ihrer Zellen keine Fotosynthese betreiben können, z. B. Wurzelzellen, oder auch bei Lichtmangel 
eine fotosynthetische Aktivität nicht möglich ist.1 

Alles Leben spielt sich zu diesem Zeitpunkt noch in den Meeren ab. Es entwickelten sich irgend-
wann, der genaue Zeitpunkt ist nicht zu bestimmen, heterotrophe Einzeller, die andere Einzeller 
aufnahmen bzw. fraßen, also erstes räuberisches Verhalten.2 Das war energetisch sehr effizient, 
da diese Organismen bereits die von Lebewesen produzierten Substanzen aufnehmen konnten, 

 
1 Dieser Prozess ist hier der Übersichtlichkeit halber etwas vereinfacht dargestellt. Ebenso sind die Zeit-
räume: vor 4 Milliarden Jahren die Entstehung des Lebens, vor 3 Milliarden Jahren die Entstehung von 
Cyanobakterien und vor 2 Milliarden Jahren die Entstehung der Eukaryoten, grob angegeben, aber grund-
sätzlich von der Dimension her richtig. 
2 Organismen, die ihre Energie nicht aus dem Sonnenlicht durch Fotosynthese gewinnen (Autotrophie) 
nennt man heterotroph. 



2 
 

ohne sie selbst produzieren zu müssen. Das ist die Ernährungsweise, die auch wir Menschen 
praktizieren, indem wir Pflanzen, tierische Produkte oder Fleisch und Fisch essen. 

Mit dieser Ernährungsweise hatte das Leben metaphorisch gesehen seine Unschuld verloren. Le-
ben war nun nicht mehr ein wunderbares, unerklärliches und unschuldiges Phänomen, sondern 
Leben tötete anderes Leben, um selbst zu leben. Auf der Ebene der eukaryotischen Einzeller ist 
das auch heute noch sehr verbreitet, wie man beim Blick durch das Mikroskop feststellen kann. 
Wimpertiere jagen andere Wimpertiere, um sie zu verschlingen, Amöben lähmen und umfließen 
Pantoffeltierchen, um sie zu verdauen und Sauginfusorien saugen andere Einzeller aus, um nur 
einige dieser räuberischen Lebewesen zu nennen. 

Diese Lebensweise, weil sie sehr erfolgreich war, hat sich bei der Entwicklung komplexer und weit-
aus größerer Lebewesen fortgesetzt, die vor 542 Millionen Jahren in der kambrischen Explosion 
entstanden. Das Leben ist ein Fressen und gefressen werden. Und das gilt nicht nur für den Wolf, 
der ein Reh reißt, sondern auch das Reh, das die jungen Triebe von Bäumen frisst, die auch Lebe-
wesen sind, und die dann nicht mehr zu einem Baum heranreifen können. 

Leben hat keine Moral, sondern Leben will leben und sich vermehren. Kann man dahinter irgend-
einen Sinn oder gar eine Logik feststellen, wie es die Ethik für den Menschen versucht?3 Ich glaube 
nicht, außer dem Sinn, wenn man das so nennen mag, dass das Leben sich zu vermehren und am 
Leben zu erhalten sucht. Damit ist Leben aber nichts „Heiliges“ mehr und die Biodiversität, also 
die Gesamtheit allen Lebens, hat nur in seiner Gesamtheit etwas Erhabenes. Leben hat keine Mo-
ral. Auch wenn man die Antilope in der afrikanischen Steppe als ein unschuldiges Wesen ansieht 
und Elefanten als würdige Tiere, so brechen doch Elefanten ganze Bäume ab und töten sie damit. 
Es ist also nicht nur die Löwin eine Räuberin des Lebens, die die Antilope jagt und tötet. 

In fast jedem Naturfilm, in dem ein „unschuldiges“ Lebewesen gejagt wird, und das sind fast alle 
Filme, fiebert man mit, dass dieses dem ihn jagenden Räuber entkommt, egal ob es die Antilope 
vor der Löwin ist oder die Maus vor dem Raubvogel. Da scheinen bei uns Vorstellungen von Gut 
und Böse mitzuschwingen, also ein moralischer Anspruch. Warum ist das so, wo wir doch selbst 
Tiere jagen und töten, bzw. diese der Einfachheit halber züchten und dann töten? Es ist so, weil 
wir keine in sich durchgängig konsequente Moral haben, sondern diese fallweise den Gegeben-
heiten anpassen, außer bestimmte Handlungsweisen sind in Regeln und Normen festgeschriebe-
nen und werden bei Nichtbeachtung sanktioniert. Moral ist etwas, das Menschen entwickelt ha-
ben, um insgesamt miteinander gut klarzukommen- Aber nicht alle moralischen Vorstellungen 
sind irgendwo schriftlich fixiert. Das dazu führt, dass Menschen unterschiedliche Moralvorstel-
lungen haben können und haben. 

Im strikten Sinne ist das Abernten eines Weizenfeldes ein Massentöten der Weizenpflanzen, die 
allerdings auch ohne die Ernte absterben würden, dann allerdings vorher noch ihre Samen vertei-
len könnten. Aber genau die wollen ja wir ja essen. Was ist eigentlich der Unterschied, von einer 
Tomatenpflanze die Früchte abzuernten und dann den Rest unterzupflügen zu dem Töten eines 
Tieres? Man würde sagen, dass die Tomatenpflanze neu ausgesät oder gepflanzt wird und wieder 
nachwächst. Aber das ist bei den Tieren auch der Fall. Die Jäger schießen Rehe und Wild-
schweine, aber es gibt nach wie vor mehr davon als der Wald vertragen kann. Und wir töten unsere 

 
3 Ethik ist die wissenschaftliche oder philosophische Reflexion über Moral, sie versucht Prinzipien und Be-
gründungen für moralisches Handeln zu finden. Moral bezeichnet die tatsächlichen Regeln, Werte und 
Normen, nach denen Menschen in einer Gesellschaft handeln. 



3 
 

Nutztiere, aber sie sterben nicht aus.4 Aber klar ist, dass das Empfinden von Tieren und Pflanzen 
ein unterschiedliches ist. Es ist zwar eindeutig nachgewiesen, dass Pflanzen auf vielfältige Weise 
fühlen können und darauf reagieren. Dafür haben sie die entsprechenden Rezeptoren und Me-
chanismen der Informationsübertragung, die unseren sogar sehr ähnlich sind. Allerdings haben 
sie keine dem Menschen und anderen Tieren vergleichbaren Schmerzrezeptoren und sie könnten 
das auch nicht in gleicher Weise verarbeiten, da sie kein Gehirn und damit auch kein subjektives 
Empfinden haben. 

Und der unbemerkte „Mord und Totschlag“ der Ein- und Wenigzeller fällt den Allermeisten über-
haupt nicht auf, weil sie nichts davon wissen und man ihn ohne ein Mikroskop auch nicht sehen 
kann. Aber er findet jede Minute in Tümpeln, Mooren, dem Moos an Bäumen und vielen anderen 
Lebensräumen dieser Lebewesen statt. Allerdings gilt vermutlich auch hier das, was für Pflanzen 
gilt, also das Fehlen der subjektiven Einordnung der Reize. 

Viele würden als Argument die unterschiedliche Empfindsamkeit unterschiedlicher Lebewesen 
anführen. Aber wissen wir so genau, wo Empfindsamkeit anfängt und wo sie aufhört? Empfinden 
Einzeller nichts, wenn sie gejagt und gefressen werden? Empfindet ein Baum nichts, wenn er ge-
fällt wird? Und empfindet die Antilope so viel mehr, wenn sie vom Löwen gejagt und getötet wird 
als Insekten, die mit Pestiziden oder biologischen Verfahren umgebracht werden? Wir wissen es 
schlichtweg nicht. 

Einen Baum würden viele Menschen noch als ein komplexes Lebewesen einstufen und ihm viel-
leicht Empfindung zugestehen, aber das Pantoffeltier? Wenn man sich eukaryotische, heterotro-
phe Einzeller anschaut5, dann sind das bereits sehr komplexe Tiere. Es ist nicht nur eine diffuse, 
undifferenzierte Zelle, sondern sie ist in vielen Fällen hoch komplex aufgebaut. Es gibt oft Augen-
flecken, um zumindest Helligkeiten abzuschätzen, es gibt ein Mundfeld oder eine Reuse, um Nah-
rung aufzunehmen, es gibt Organellen, um zu verdauen und solche, um wieder auszuscheiden. 
Es gibt Wimpern (Cilien), um sich fortzubewegen und verklebte Wimpern (Cirren), um zu springen. 
Es gibt Trichocysten, kleine Pfeile, die abgeschossen werden, um sich gegen Angreifer zu wehren 
oder Beutetiere zu lähmen. Ein Einzeller hat die meisten Funktionen, ohne ein einziges echtes Or-
gan zu besitzen, die wir auch haben. Und erst recht unterscheidet sich eine Maus im Aufbau nicht 
vom Menschen, aber die meisten würden Mäuse im Haus ohne Skrupel umbringen. Selbst Pflan-
zen und Pilze sind komplexe Organismen mit vielen Funktionen. Ein Schleimpilz ist in seinem Le-
ben und dem gesamten Zyklus ein faszinierendes Wesen. Wir Menschen, und das ist nachvoll-
ziehbar, neigen dazu, in erster Linie das wahrzunehmen, was wir sehen können, vom Insekt bis 
zum großen Tier oder Pflanzen. Aber das ist nur ein Bruchteil des Lebens auf der Erde. 

Kommen wir zurück zur Frage nach der Moral. Kurz gesagt, es gibt keine, außer bei uns Menschen. 
Und auch bei uns ist sie sehr zweifelhaft. Ethik und Moral können nur wir Menschen entwickeln 
und vergessen dabei, dass es eine selbst gewählte Setzung von Werten ist, nichts Absolutes. Als 
Deutschland im 1. Weltkrieg Frankreich überfiel, fühlte sich der Kaiser Wilhelm II moralisch im 
Recht und die meisten Deutschen sahen sich auf der moralisch richtigen Seite stehend. Ähnlich 
ist es heute vermutlich in Russland mit dem Ukraine-Krieg, den nicht nur die Führung um Putin 
gerechtfertigt findet, sondern sogar die orthodoxe Kirche und viele ihrer Anhänger. In den USA und 
einer Reihe anderer Länder hält man die Todesstrafe für moralisch gerechtfertigt, in sehr vielen 
Ländern dagegen nicht. Es gibt kein wirkliches Kriterium, was Moral ist, nur das, was Menschen 

 
4 Natürlich gab es in der Vergangenheit viele Tierarten, die durch Bejagung ausgerottet wurden, aber bei 
dem, was wir heute essen, achten wir darauf, dass das nicht mehr geschieht, von Ausnahmen, z. B. der 
Überfischung abgesehen. 
5 Das sind Einzeller, die einen echten Kern haben und keine Fotosynthese betreiben. 



4 
 

in Übereinstimmung als solche erklären und dann oft auch gesetzlich festhalten. Wenn man sich 
die Geschichte der Menschheit anschaut, dann gibt es seit mindestens der Jungsteinzeit, als der 
Mensch begann in größeren Gruppen zu leben und Landwirtschaft zu betreiben, Kriege, also seit 
10.000 bis 12.000 Jahren. Diese innerartlichen tödlichen Auseinandersetzungen kommen in die-
ser Dimension bei keiner anderen Art vor, vielleicht Ameisen ausgenommen. Wir haben als Homo 
sapiens zwar moralische Vorstellungen entwickelt, aber halten uns seit Jahrtausenden in vielen 
Fällen nicht daran. 

Bei Lebewesen, von Bakterien bis zu hochkomplexen Vielzellern, gibt es keine Ethik und Moral, 
zumindest ist keine erkenntlich. Es gibt bei Säugetieren ein Mitgefühl gegenüber Individuen der 
eigenen Art, wie man es von Elefanten und einigen Primaten kennt, die Tote zumindest eine Weile 
betrauern. Allerdings gibt es keine Bestattungsriten und Erinnerungskulturen, wie bei den Men-
schen. Lebewesen versuchen sich durchzusetzen und ihre Art zu erhalten. Das geschieht nicht 
nur, wie oft angenommen, im Kampf aller gegen alle, sondern ebenso bedeutend auch durch Ko-
operation innerhalb einer Art und auch durch Symbiose über Artgrenzen hinweg, z. B. Termiten, 
die Pilzgärten anlegen, oder Ameisen, die Blattläuse schützen, um an ihren Honigtau zu gelangen. 
Kooperation und symbiotisches Verhalten spielt in der Evolution eine ebenso bedeutende Rolle 
wie der Kampf ums Überleben, der meist gar kein Kampf ist, sondern eine Anpassung an Umwelt-
bedingungen. Aber Kooperation ist bei den Lebewesen jenseits des Menschen nicht ethisch und 
moralisch begründet, sondern eine Überlebensstrategie, die sich evolutiv entwickelt hat. 

Schuldig sind Lebewesen nicht, wenn sie nicht in unserem Sinne moralisch handeln. Ein Schim-
panse, der auch zu Mord fähig ist, wie Jane Goodell (*1934), die berühmte Schimpansen-Forsche-
rin herausfand, ist nicht verwerflicher einzustufen als sein nächster Verwandter der Bono Bono, 
der seine Konflikte meist durch Sex löst. Es gibt keine Schuld oder Unschuld bei den Lebewesen. 
Überspitzt gesagt, wäre eher die unbelebte Natur „unschuldig“. Ein Stein ist ein Stein, ein Berg ein 
Berg und der Sand am Strand eben nur der Sand am Strand. Da ist kein Wille für irgendetwas vor-
handen. Der Sand möchte sich nicht erhalten und vermehren und der Berg hat nichts dagegen, 
durch Erosion irgendwann zum Sand an einem Strand zu werden. Es gibt zwar die Denkrichtung 
des Panpsychismus, die auch der unbelebten Natur eine geistige Seite zugesteht, man verwischt 
dann aber eine Grenze zwischen Leben und Nicht-Leben, die in meinen Augen sehr deutlich ist, 
und wird dem Leben damit nicht gerecht. 

Hat also das Leben seine Unschuld verloren? Nein, es hatte nie eine, auch wenn die Überschrift 
dieses Artikels es suggeriert. Leben ist, wie eingangs geschrieben, ein unerklärliches Phänomen, 
das früh in der Erdgeschichte auftauchte und sich fundamental von der unbelebten Natur unter-
scheidet. Vermutlich gibt es Leben überall im Universum, wie es auch überall unbelebte Materie 
gibt. 

 

© Dr. Stephan Krall, Kronberg, den 3. Oktober 2025 

Kontakt: stephan.krall@t-online.de  

 

 

mailto:stephan.krall@t-online.de

